Dirección de Poblaciones





# PAMIVA (CUBEO) HIJOS DE LA ANACONDA ACENTRAL.

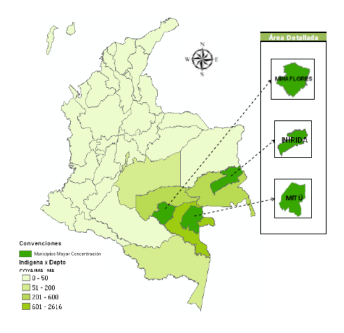
El pueblo conocido de manera generalizada como Pamíva1, por la designación que les dieron los españoles, se autoreconoce como pueblo Pamíva. Los pamivas se ubican en los departamentos de Amazonas, Vaupés y el Vichada. Concentran sus viviendas alrededor de los ríos Vaupés, Querari y Cunduyari.

El resguardo con mayor presencia Pamíva es el Parte Oriental del Vaupés, otros viven en el Guaviare, Guainía y en el Brasil. Su nombre proviene de una adaptación europea de la palabra tukano kebewa que significa "la gente que no es", y conservan su lengua nativa, Kubeo o *Pamié*.

#### **CENSOS Y DEMOGRAFÍA**

El Censo DANE 2005 reportó 3926 personas auto reconocidas como pertenecientes al pueblo Cubeo (Pamíva), de las cuales el 46, 4% son hombres (1823 personas) y el 53,5% mujeres (2.103 personas). El 66,6 % de la población 2.616 personas, se localiza en el departamento del Vaupés. Le siguen el departamento Guaviare con el 13,1 % de la población (517 habitantes), Guainía con el 8,5 % (337 habitantes).

La población Cubeo (Pamíva), que habita en zonas urbanas corresponde al 59 % (3926 personas), cifra inferior al promedio nacional de población indígena urbana que es del 21,43% (298.499 personas) (Ver Mapa y Tabla 1).



Dirección de Poblaciones





Tabla 1. Asentamiento y concentración de la población Pamíva

| Población Pueblo Pamíva: 3926 personas  |           |       |                                         |  |  |
|-----------------------------------------|-----------|-------|-----------------------------------------|--|--|
| Patrones de asentamiento                | Población |       | % sobre el total de<br>población Pamíva |  |  |
| Departamentos de<br>mayor concentración | Vaupés    | 2.616 | 66,63%                                  |  |  |
|                                         | Guaviare  | 517   | 13,17%                                  |  |  |
|                                         | Guainía   | 337   | 8,58%                                   |  |  |
|                                         | Total     | 3.470 | 88,39%                                  |  |  |

Tabla elaborada con base en Censo DANE 2005

#### TERRITORIO Y TERRITORIALIDAD.

La población Kubeo (Pamíva) que habita en el Gran Resguardo Indígena del Vaupés parte oriental se distribuye en cuatro (4) zonas que coinciden con su territorio tradicional. Cada una de estas zonas cuenta con una organización, y las cuatro organizaciones, junto con otras organizaciones zonales de diferentes pueblos, conforman el Consejo Regional Indígena del Vaupés (CRIVA) (Valencia, 2010).



Simón Valencia. Territorio pamíva. Gran resgurado indigena del Vaupés

La explotación del caucho y las pieles, se basó en un sistema de endeude de los indígenas por parte de los patrones caucheros que presionó la movilidad de las comunidades. Los Pamíva procedentes de las zonas del Querarí, el Caño Cuduyarí, el Cubiyú y el río Vaupés fueron desplazados como fuerza laboral hacia las cabeceras del río Vaupés, en el actual departamento del Guaviare, y luego de que terminara el período de la explotación cauchera, los pamiva ubicados en este departamento se quedaron allí como mano de obra barata. Aunque estos pamiva han cambiado prácticas tradicionales que tenían en su territorio, aun conservan en gran medida sus patrones culturales y su lengua, aunque las generaciones más jóvenes las preservan menos (Valencia, 2010).

La explotación del caucho y las pieles, se basó en un sistema de endeude de los indígenas por parte de los patrones caucheros que presionó la movilidad de las comunidades. Los Pamíva procedentes de las zonas del Querarí, el Caño Cuduyarí, el Cubiyú y el río Vaupés fueron desplazados como fuerza laboral hacia las cabeceras del río Vaupés, en el actual departamento del Guaviare, y luego de que terminara el período de la explotación cauchera, los pamiva ubicados en

#### **Dirección de Poblaciones**





este departamento se quedaron allí como mano de obra barata. Aunque estos pamiva han cambiado prácticas tradicionales que tenían en su territorio, aun conservan en gran medida sus patrones culturales y su lengua, aunque las generaciones más jóvenes las preservan menos (Valencia, 2010).

Dentro de lo que puede denominarse una cartografía social y sagrada del territorio kurripaco, el Consejo Superior de la Judicatura, identifica la siguiente tipografía

| Tipo de lugar | Definición                  | Ubicación topográfica o    |
|---------------|-----------------------------|----------------------------|
|               |                             | social                     |
| Prohibidos    | Zonas de reserva en las     | Cananguchales, chorros,    |
|               | cuales no se pueden         | lagos, lagunas, quebradas, |
|               | realizar actividades de     | montañas, salados, sitios  |
|               | caza, pesca, recolección,   | de origen*, cementerios,   |
|               | siembra, desmonte, aserrío  | caminos, cerros,           |
|               | de madera, pues son         | yacimientos, cachiveras    |
|               | considerados lugares        |                            |
|               | habitados por los           |                            |
|               | creadores.                  |                            |
| Encantados    | Son espacios reconocidos    | Río Cuduyarí y Querarí,    |
|               | por la cultura indígena     | Caño del Nicuro, Morichal  |
|               | como zonas en las cuales    | de la Montaña de la        |
|               | no se puede entrar sin el   | Guacamaya, Remanso del     |
|               | debido permiso de los       | Gavilán, Cerro del Canto   |
|               | seres espirituales mediante | del Gallo, Montaña de la   |
|               | rituales de limpieza,       | Casa de Cubay, Serranía    |
|               | purificación y              | de Taraira, Mesa de        |
|               | armonización.               | Carurú, Cerros Wainambi    |
|               |                             | y Muñeta, Raudal de        |
|               |                             | Pucarón y Yuruparí,        |
|               |                             | Raudal del Jirijirimo y la |
|               |                             | La Libertad en el Río      |
|               |                             | Apaporis, sobre el Río     |
|               |                             | Vaupés, cachiveras,        |
|               |                             | pedregales,                |
|               |                             | cananguchales, quebradas,  |
|               |                             | salados, lagos, lagunas,   |
|               |                             | remansos, sitios de pesca, |

Dirección de Poblaciones





|           |                           | rebalses, brazos de los<br>ríos, selvas vírgenes y<br>selvas en recuperación. |
|-----------|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| Comunales | Áreas de territorio       | Cananguchales, salados,                                                       |
|           | destinadas por una        | malokas, sitios de                                                            |
|           | comunidad, pueblo, o      | recolección de frutas,                                                        |
|           | grupo social para         | sitios de pesca, caminos                                                      |
|           | desarrollar actividades   |                                                                               |
|           | productivas y de          |                                                                               |
|           | conservación, rituales de |                                                                               |
|           | renovación, sanación o    |                                                                               |
|           | festividades de           |                                                                               |
|           | conmemoración.            |                                                                               |

Cuadro elaborado con base en el *Atlas para la Jurisdicción Especial de los Pueblos Indígenas* del Consejo Superior de la Judicatura.

#### **HISTORIA**

Los Pamíva tuvieron el primer contacto con los europeos hacia finales del siglo XVI, en el contexto de las exploraciones y las empresas de conquista que emprendieron los portugueses por estos territorios (Valencia, 2010).

Desde 1750 fundaron numerosos pueblos misioneros y asentamientos portugueses. Desde 1880 comenzó la penetración de misiones franciscanas provenientes del Brasil. Como resultado de la acción de éstas, 1910 y 1920, los indígenas fueron concentrados en los principales afluentes del río Amazonas.

Sin embargo el contacto intercultural entre los indígenas Pamíva y los europeos, sólo sería significativo medio siglo después con el surgimiento de la explotación cauchera incentivada por a raíz de la primera guerra mundial (Arango & Sánchez, 2000).

A principios del siglo XX surgió la explotación cauchera propiciada por la primera guerra mundial, la cual impuso unos regímenes de explotación del trabajo indígena, que impactaron de manera bastante negativa al pueblo Pamíva, el cual se vio disminuido numéricamente, en su calidad de vida, y en su lengua y generaron transformaciones de las tradiciones (Arango &

#### Dirección de Poblaciones





Sánchez, 2004; Valencia, 2010). Hacia mediados del siglo las actividades extractivas se ampliaron a la balata, el pendare, pieles de animales y otros productos vegetales de la región (Valencia, 2010).

En los inicios del siglo XX, llegaron los misioneros monfortinos y jesuitas a los territorios Pamíva, bajo el amparo de la ley 89 de 1890, la cual reguló *"la manera como deben ser gobernados los salvajes que vayan reduciéndose a la vida civilizada (Valencia, 2010)* Esta ley y las actividades que apoyó, desde una mentalidad – propia de la época- desconoció y no comprendió una cosmovisión y prácticas no occidentales cimentadas en saberes tradicionales, y las intervino. Durante toda la primera mitad del siglo XX la educación de los Pamíva estuvo bajo la tutela de la iglesia y la educación, que censuró la enseñanza de la historia y cultura propia, y que prohibió hablar en lengua nativa.

Entre 1940 y 1950, la misionera protestante Sofía Müller y el Instituto Lingüístico de Verano (ILV), utilizaron por primera vez la escritura de su lengua nativa, para la traducción de la Biblia.

#### **CULTURA MATERIAL E INMATERIAL**

La lengua de los Pamíva, el pamié, pertenece a la familia Tukano central (otros investigadores la ubican como Tukano oriental) y tiene influencia Arawak y Makú en su gramática.

El origen de los Pamíva está estrechamente relacionado al ciclo mítico de la Anaconda ancestral, quien efectuaba constantes apariciones para realizar actos que darían identidad social a los Pamíva. Al llegar al centro del mundo la Anaconda designó la cultura espiritual y material a cada uno de los ancestros de los clanes Pamíva que fueron distribuidos segmentariamente de la bocana a la cabecera de los territorios ancestrales Pamíva (Arango & Sánchez, 2004, Romero, 1994).

*Kuwai* es su principal héroe civilizador que da ordenamiento al universo de los Pamíva ejerciendo acciones sobre la tierra, los ríos y el cielo, y el ritual del *yuruparí* es una de las celebraciones de mayor relevancia social y valor cultural (Arango & Sánchez, 2004; Romero, 1994).

Gracias a su contacto histórico con las fuentes de agua ribereñas, los Pamíva se caracterizan por ser conocedores hábiles del río y sus afluentes. Practican la horticultura de tala y quema, así como la pesca (Romero, 1994)

Dentro de los productos agrícolas Pamíva, están los productos para autoconsumo como la yuca amarga, y otros tubérculos, y los frutales. Su dieta básica incluye el consumo de varios

#### Dirección de Poblaciones





gusanos, hormigas, larvas de avispas y frutas silvestres. Los productos agrícolas comercializados son pocos, la fariña2 el maíz, la carne y el pescado. Con frecuencia los Pamíva se desplazan a la ciudad de Mitú para realizar intercambios comerciales, así como para recibir atención médica y educativa (Guerrero, 2000; Romero, 1994).



Entre los indígenas Pamíva, el principal cultivo es la yuca amarga, que una serie de implicaciones a nivel social, por ejemplo, cuando una familia cosecha yuca y la elabora, la distribución del producto está sujeta al establecimiento de prioridades establecido por el *sib3* al que pertenezca cada familia. En el sistema de herencias el terreno para cultivar la yuca es uno de los bienes más preciados.

Orlando Rodríguez, Maloca Kubeo, Ccaño Cuduyarí,

Además de su importancia social, la yuca tiene gran valor simbólico ya que es la base de varios de los rituales Pamíva, y de bebidas tradicionales como el casabe y mañoco, a partir de dicha yuca, extrayendo el ácido cianhídrico que contiene, por medio de u artefacto tubular de cestería, conocido en la región como tipití o sebucán. La masa restante se deposita en un plato plano, también de cestería, y luego se cocina, resultando dos alimentos muy importantes en toda la hoya del Vaupés y Amazonas; unas tortas de harina de yuca (casabe) y la misma harina pero sin consolidar en una sola pieza (mañoco), que son la base de la alimentación (siac).

#### **RECONOCIMIENTO Y REPRESENTACIÓN**

El patrón de asentamiento Pamíva es disperso, en aldeas estructuradas alrededor de una escuela o un centro de salud. Viven en casas rectangulares divididas en dos espacios en los que habita cada familia nuclear. En algunas hay malokas rectangulares, con la función exclusiva de sitio de reunión o de alojamiento de huéspedes (Siac).

Los Kubeo (*Pamíva*) están organizados por grupos de descendencia, los que en el léxico antropológico se ha denominado "clanes", éstos a su vez, son hermanos entre sí, por grupos conocidos como "fratrías" Pamíva, que son formas de parentesco relacionadas con la Ley de Origen. Cada clan tiene un origen mitológico y unos ancestros guías y unos legados, conocimientos y saberes (Valencia, 2010).

#### Dirección de Poblaciones



(6) MINCULTURA

Cada clan es una unidad exogámica, patrilineal y patrilocal, y cada uno tiene un jefe definido y una estratificación de mayor a menor. Por su ley de origen es permitido hacer alianzas matrimoniales con algunos pueblos, y con otros sólo se pueden tener pactos de hermandad (Arango & Sánchez, 2004; Valencia, 2010).

La autoridad tradicional Pamíva es "habóki" que es asignada al descendiente del clan mayor, es el guía moral y espiritual de la comunidad y es conocido como el "hermano mayor" o la autoridad mayor. La autoridad civil es el capitán, elegido por la comunidad, quien dirige y orienta a la comunidad en la vida política, social y cultural, y asume la responsabilidad como representante ante las autoridades del Estado (Valencia, 2010).

Otra autoridad tradicional es la de los médicos tradicionales, que han sido conocidos entre los Kubeo (*Pamíva*) como los *yaví* o *payé* y el curandero, quienes orientan los rituales con Caapi4 yagé y chicha mascada (Arango & Sánchez, 2004).; y los sabedores tradicionales, los cuales se especializan en danzas, historias y mitos, rezos curativos, botánica, o artes(Valencia, 2010)..

#### PRINCIPALES PROBLEMÁTICAS

Los Pamíva enfrentan en la actualidad diversas problemáticas derivadas de la violencia social, tales como el desplazamiento forzado, fumigaciones con glifosfato, contaminación del medio ambiente con diferentes químicos que se utilizan para el cultivo de la hoja de coca, la explotación desmedida de minería y recursos naturales, la tala y quema de la selva para cultivo de la chagra o el cultivo de coca, el desempleo, la falta de apoyo al comercio interno, la ausencia de proyectos productivos y de microempresas, la falta de conocimiento y el mal uso de la biodiversidad del territorio, la pérdida de la cultura material e inmaterial (la medicina tradicional, la perdida de la tradición oral, sus prácticas culturales, entre otras) de los Pamíva.

#### **REFERENCIAS BIBLIOGRAFIAS**

Arango & Sánchez. (2004). Los pueblos indígenas de Colombia en el umbral del nuevo milenio. DNP. Bogotá.

DANE. (2005). Censo Nacional.

Goldman, Irving. (1968). Los Cubeo, indígenas del Noroeste del Amazonas. Ediciones especiales. México.

#### **Dirección de Poblaciones**



(6) MINCULTURA

Ministerio de Gobierno & Instituto Lingüístico de Verano. (1973). Aspectos de la cultura material de grupos étnicos de Colombia. Tomo I. Lomalinda, Meta.

Siac (Sistema de Información sobre Biodiversidad). Página Web. Disponible en: http://www.siac.net.co/yoscua/bin/view/GruposHumanos/Pamíva

Romero, María Eugenia y Lozano Nicolás. Sendero de la Memoria Un Viaje por la Tierra de los Mayores. Bogotá, Colombia, 1994.

Valencia, Simón. "Autodiagnóstico sociolingüístico de la lengua kubeo (*pamié*). Proyecto de protección a la diversidad etnolingüística pueblo kubeo (*pamíva*). Ministerio de Cultura. Documento sin publicar.